
 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             206  

 ISSN: 2706-6495 

 
 

 

 

  (مقارنةاسة تحليلية رد( عند توفيق الحكيم وعلي أحمد باكثير أسطورة أوديب

The Oedipus Myth in the Works of Tawfiq al-Hakim and Ali Ahmad Bakathir (A 

Comparative Analytical Study) 

 سميحة عبد القادر البوزايدي  /الدكتورةإعداد 

 دكتوراه في الأدب الحديث، كلية الآداب، جامعة الجوف، المملكة العربية السعودية

 :لخصمال

يهدف هذا البحث إلى استكشاف كيفية تجسيد أسطورة أوديب في الأدب العربي الحديث من خلال دراسة موازنة لأعمال توفيق الحكيم، 

وأحمد باكثير، وبيان دلالات الأسطورة الفكرية والنفسية والفنية وكذلك علاقتها بقضايا الإنسان والمجتمع العربي الحديث، والكشف 

الدلال التحولات  النفسي عن  الجانب  الحديث، وكذلك دراسة  العربي  السياق  إلى  اليوناني  السياق  انتقالها من  أوديب عند  ية لأسطورة 

والفكري للأسطورة من خلال: عقدة أوديب والهوية والسلطة والقدر، والكشف عن القضايا المعاصرة التي أثارها الأدباء من خلال 

ة الهوية وعلاقة الفرد بالمجتمع وغيرها من القضايا، ومقارنة نماذج عربية )مثل توفيق الأسطورة مثل إشكالية الحرية والقدر وأزم

تكمن منهجية البحث في توظيف   الحكيم وأحمد باكثير( في تعاملها مع أسطورة أوديب من خلال إبراز أوجه التشابه والاختلاف بينها.

التشابه والاختلاف.  التحليلي المقارن وذلك من خلال تحليل النصين من شخصيات ولغة وبناء وغيرها والمقارنة بين أوجه  المنهج 

التي رة.  إضافة إلى ربط النصين بالسياق الفكري والثقافي لكل كاتب مع بيان جماليات التوظيف للأبعاد الدلالية والرمزية في الأسطو

   .يرتكز عليها النصين

ها: أنه لا يمكن للإنسان أن يكون إلاّ صورة غيلان في بعده المأسوي، وهكذا كان أوديب زرتوصل البحث إلى مجموعة من النتائج أب

، وأنّ أسطورة "أوديب" هي أسطورة الإنسان في تجاذبه الدائم بين إدراكات العقل في بحثه الدائم عن الحقيقة وما شاهده من صراعات

ومتطلبات القلب فهو في صراع حول هذه الموازنة، وللأسطورة أبعاد رمزية وهذا من طبيعة الكتابة الأدبية التي لم تكن قط كتابة 

يق الحكيم" من مسرحيته خاصة ما تعلق ببعدها الدرامي لأنّه منذ بسيطة إنمّا ايحائية تشمل النقد ألوانا لغائية تأسيسية، أضعف "توف

 .البداية قام بتفسير كافة أسرارها وكشف مفاجأتها فغيّب لذلك عنصر التشويق فيها

 أسطورة، أوديب، التراجيديا، الصراع، الأبعاد، الرمزية  الكلمات المفتاحية:

 

 

 

 

 

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             207  

 ISSN: 2706-6495 

 
 

 

The Oedipus Myth in the Works of Tawfiq al-Hakim and Ali Ahmad Bakathir (A 

Comparative Analytical Study) 

By: Dr. Bouzaidi Samiha 

PhD in Modern Literature, Faculty of Arts, Al-Jouf University, Saudi Arabia 

 

Abstract 

This research aims to explore how the Oedipus myth is embodied in modern Arabic literature through 

a comparative study of the works of Tawfiq al-Hakim and Ahmad Bakathir. It seeks to elucidate the 

intellectual, psychological, and artistic significance of the myth, as well as its relationship to issues of 

humanity and modern Arab society. The research also aims to uncover the semantic shifts of the 

Oedipus myth as it transitions from the Greek context to the modern Arabic context. Furthermore, it 

examines the psychological and intellectual dimensions of the myth through themes such as the 

Oedipus complex, identity, power, and destiny. The study also explores contemporary issues raised by 

these writers through the myth, such as the problem of freedom and destiny, the identity crisis, the 

individual's relationship to society, and other related issues. Finally, it compares the approaches of 

Arab writers (such as Tawfiq al-Hakim and Ahmad Bakathir) in their engagement with the Oedipus 

myth, highlighting their similarities and differences. The research methodology employs a comparative 

analytical approach, analyzing the two texts in terms of characters, language, structure, and other 

aspects, and comparing their similarities and differences. Additionally, it connects the texts to the 

intellectual and cultural context of each writer, demonstrating the aesthetic use of the semantic and 

symbolic dimensions inherent in the myth. The research reached a set of results, the most prominent 

of which is: that man can only be the image of a ghoul in his tragic dimension, and this is how Oedipus 

was in his constant search for the truth and what he witnessed of conflicts, and that the myth of 

“Oedipus” is the myth of man in his constant attraction between the perceptions of the mind and the 

demands of the heart, so he is in conflict over this balance, and the myth has symbolic dimensions, and 

this is the nature of literary writing, which has never been simple writing, but rather suggestive, which 

includes criticism in foundational purposes. Tawfiq al-Hakim weakened his play, especially with 

regard to its dramatic dimension, because from the beginning he explained all its secrets and revealed 

its surprises, so he eliminated the element of suspense in it. 

Keywords: Myth, Oedipus, tragedy, conflict, dimensions, symbolism 

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             208  

 ISSN: 2706-6495 

 
 قدمةمال. 1

، فقد شكّلت المرجع الرئيس له عند الإغريقيين Theaterبمعزل عن الحديث عن المسرح mythلا يمكن الحديث عن الأسطورة 

وكانت نواة لمعظم تجليات كتاّبه أمثال سوفكليس ويوربيدس وأسخيلوس. ومن خلال تحقق هذه العلاقة بين الفن المسرحي اليوناني 

ك أنّ الأسطورة مرتبطة ذل  –انتقلت إلى الشعر وباتت مسألة ثقافية تهم الشعر كما اللغة والقصة والمسرح    –الإغريقي والأسطورة  

الغيبية والمرحلة   إلى ثلاثة مراحل: المرحلة الأسطورية والمرحلة  البشري الذي ينقسم حسب "كونت"  التاريخ  بمرحلة من مراحل 

 العقلانية. 

ورغم تقادم عهد الأساطير من حيث النشأة، فإنهّا مازالت تلهم المبدعين خاصة أولئك الذين يرفضون الإجابات المثبتة، فالأسطورة  

العقل الأولى"، التي جعلت الإنسان يتساءل في حيرة عن أصله وأصل الكون ومصير ذلك ونهاية هذا. وقد  بهذا المعنى " مغامرة 

المسرح مع ولا وتعد جاءت ولادة  والمصير.  القدر  مواجهة  في  الإنسان  قضايا  للتعبير عن  الأرحب  المجال  الأسطورة بوصفها  دة 

واحدة من الأساطير الإغريقية القديمة الشهيرة التي أثرّت بشكل كبير في الأدب العالمي، ومنها الأدب العربي. ولعل   "أوديب"أسطورة  

البحث عن القيمة الدلالية والرمزية في توظيف أسطورة "أوديب" عند كل من توفيق   الحديث عن ثنائية الأسطورة والمسرح يدفعنا إلى

 فما هذه الأبعاد ودلالاتها؟  (1)  الحكيم وأحمد باكثير.

 (Grant & Hazel, 1973; Rey, 2002) المعاجموالموسوعات  إضافة إلى ما أوردته-ولأنّ التعرّف على ماهية الأسطورة 

كما يشير إلى ذلك محمد عجينة " ينبغي أن يكون من خلال البحث عن حقيقتها عبر التاريخ في خضم تفاعلها مع حياة البشر إنتاجا   -

لها وتصورا ... ومن التعرّف على شكلها بصفتها نمطًا من أنماط الكلام وضربا من ضروب الخطاب يتميّز عن غيره من أشكال الكلام 

"أساطير   كتاب عماد حاتم المسمى ب  المذكور فيإضافة إلى التعريف    (Encyclopédia Universalis,1900)  المحكي والمكتوب."

 2اليونان"

واحدة من الأساطير الإغريقية القديمة الشهيرة التي أثرّت في الأدب العالمي، كما أثرّت   "سطورة أوديب"أتعدّ  ومن هذا المنطلق،  

في فن الشعر،   تأثيرمن  لأسطورة  ل   لماة لعدة كتاّب عرب.  أيضًا في الأدب العربي الحديث، وقد برز ذلك من خلال أعمال إبداعية مهمّ 

وتوظيف   استغلالها  الحديث، وحاولوا  العصر  في  العرب  الشعراء  إليها  التفت  بطرق   دلالاتهاحيث  الشعرية  إبداعاتهم  في  الرمزية 

مختلفة. فمنهم من اقتبس منها بعض المشاهد أو الشخصيات أو الرموز ومنهم من حوّلها إلى نص شعري مستقل، ومنهم من استخدمها  

 وسيلة للتعبير عن قضايا فكرية أو اجتماعية أو سياسية تخصّ الواقع العربي المعاصر.  

ونعتقد أنّ استخدام الأسطورة في الشعر العربي الحديث يبرز قدرة الشعراء على التجديد والابتكار في التعامل مع التراث الإنساني  

 الأسطورةة في زمن التغيرات والصراعات. فالمشترك، وكذلك يظهر تفاعلهم مع المشكلات والتحديات التي تواجه المجتمعات العربي

رمز لثنائيات الصراع بين الإنسان والقدر، وبين الفرد والمجتمع، وبين الحب والكراهية، ورمز للحرية والإبداع والتجديد في الأدب 

 والفن.  

 
كاتب وأديب مصري، من رواد الرواية والكتابة المسرحية العربية، كتب مسرحية بعنوان "الملك أوديب"  ( 1898- 1987توفيق الحكيم: ) -  1

 ، استنادا إلى المسرحية اليونانية لسوفوكليس، ولكن بأسلوب حديث معاصر يعبّر عن قضايا الإنسان والمصير والحرية والضمير. 1949عام 

( كاتب وأديب يمني، من رواد المسرح الإسلامي في العالم العربي، كتب مسرحية بعنوان "أوديب" عام 1979 - 1911** أحمد باكثير: )

 ، استلهاما من الأسطورة اليونانية ولكن بتغييرات جذرية في الشخصيات والأحداث لتتناسب مع رؤية إسلامية للإنسان والخطيئة والغفران 1969

 )1994حاتم، (ينُظر: لمزيد من التفاصيل حول هذه المسألة  -  2

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             209  

 ISSN: 2706-6495 

 
ن أبرز الشعراء الذين تناولوا أسطورة أوديب في شعرهم: بدر شاكر السياب، ونزار قباني، وعبد الوهاب البياتي، وعلي أحمد فم

سعيد )أدونيس(، ومحمود درويش، وسلمان مسعود، وعبد الله المغلوث، وغيرهم؛ حيث قدمّ كلّ واحد من هؤلاء الشعراء رؤيته الخاصة  

انب جديدة وحديثة. والدليل على ذلك مثلا ما ذكره السياب في قصيدة "المومس العمياء"، حيث يعادل بين للأسطورة، مضيفًا إليها جو

وهكذا، تظهر  .(511– 510. ، ص1971السياب، ) أوديب الأسطورة وأوديب المعاصر، فالمومس في المدينة تعادل أوديب في طيبة

  أسطورة أوديب في الشعر العربي الحديث بألوان متعددة وزوايا مختلفة، تعكس تنوّع المشاركات والتجارب التي عبّر عنها هذا الشعر. 

 أهداف البحث:. 1.1

يهدف هذا البحث إلى استكشاف كيفية تجسيد أسطورة أوديب في الأدب العربي الحديث من خلال دراسة موازنة لأعمال توفيق  -

 .الحكيم، وأحمد باكثير

 بيان دلالات الأسطورة الفكرية والنفسية والفنية وكذلك علاقتها بقضايا الإنسان والمجتمع العربي الحديث. -

 لحديث.الكشف عن التحولات الدلالية لأسطورة أوديب عند انتقالها من السياق اليوناني إلى السياق العربي ا -

 طة والقدر. لدراسة الجانب النفسي والفكري للأسطورة من خلال: عقدة أوديب والهوية والس -

الكشف عن القضايا المعاصرة التي أثارها الأدباء من خلال الأسطورة مثل إشكالية الحرية والقدر وأزمة الهوية وعلاقة الفرد    -

 القضايا.بالمجتمع وغيرها من 

من خلال إبراز أوجه التشابه والاختلاف   أسطورة أوديبمقارنة نماذج عربية )مثل توفيق الحكيم وأحمد باكثير( في تعاملها مع   -

 بينها. 

 أهمية البحث: . 2.1

 تكمن أهمية البحث في إبراز دور الأسطورة وأهميتها في تجديد الخطاب الأدبي العربي الحديث وإثراء بنيته الفنية والجمالية. -

 . والأسطوريلذهني تسليط الضوء على تجربة كل من توفيق الحكيم وأحمد باكثير في المسرح ا -

 المساهمة في فهم طبيعة العلاقة بين الأدب العربي الحديث والتراث الإنساني العالمي.  -

 منهجية البحث: . 3.1

شخصيات ولغة وبناء وغيرها والمقارنة من    لك من خلال تحليل النصينفي توظيف المنهج التحليلي المقارن وذ  تكمن منهجية البحث 

جماليات التوظيف للأبعاد الدلالية مع بيان  الفكري والثقافي لكل كاتب  بين أوجه التشابه والاختلاف. إضافة إلى ربط النصين بالسياق  

 التي يرتكز عليها النصين. 3والرمزية في الأسطورة.

 . الإطار النظري:2

 : "أحمد باكثير"و "توفيق الحكيم"الأبعاد التراجيدية عند . 1.2
 

 البناء التراجيدي:  -1

" الأسطورة هيكل ملتحم الأجزاء ملتصق الوجود،  واضحة:كثيرا ما طرح سؤال ما علاقة الأسطورة بالتراجيديا؟ والإجابة كانت  

والأهم أنهّا مرتبطة بالتراجيديا وهي انفتاح على مراحل التفكير الإنساني عندما طرح الإنسان أسئلته الأولى حول ماهية الكون وأصول 

 (45، ص. 1994)الكريفي، العلاقة الرابطة بين عناصره." 

 
 )1996خليل، )؛ (1980وأيضا )خليل،  (1986آيت حمودي، )لمزيد من التفاصيل حول هذه المسألة ينُظر:  - 3

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             210  

 ISSN: 2706-6495 

 
، ولا 4الحضن الذي نشأت فيه الأسطورة وترعرعت   المسرح باعتبارهلا يمكن الحديث عن الأسطورة بمعزل عن  وبناء عليه،  

الفنية على حركة درامية التراجيديا    عن الكتابات الأدبية التي تنهض في بنيتها  أيضا بمعزل عن المسرح، لأنّ المسرح الذهني من 

جوهرها الصراع، تفضي في نهاية الحدث إلى المأساة ليتشكّل البعد التراجيدي. ولعلّ محاولتنا هذه في دراسة التراجيديا في الأدب 

 لأدب الإغريقي، تبيّن أنّ هناك فروقا اجتماعية وذوقية بين الأدبين.العربي الحديث في إطار مقارنته با
 

مردّ هذه الفروق يعود لعدة أسباب من أهمها عزوف العرب عن نقل المسرح الإغريقي إلى لغتهم، وقد أشار توفيق ونعتقد أنّ         

الحكيم في إطار مقدمته لمسرحية "الملك أوديب" إلى أنّ السبب يعود إلى التراجيديا الإغريقية التي ما كانت تعتبر أدبا معدا للقراءة 

السبب، لا يمكن فصل النصوص التراجيدية الإغريقية عن المبنى المسرحي الذي تطوّر في بلاد   كما في "جمهورية أفلاطون". لهذا

، ص.  1976)عثمان،  "  ، وهذا ما أكّده أحمد عتمان في قوله:" لعلّ هذا ما جعل المترجم العربي يقف حائرا أمام التراجيديا.(5)الإغريق  

17)   
 

فكانت نظرة توفيق الحكيم إلى التراث التمثيلي نظرة باحث عربي لا أوروبي، وهو يعتقد أنّ الشعور الديني الذي يكتنف منبع  

التراجيديا الإغريقية هو أقرب إلى روح الشرق المتديّن أكثر منه إلى الغرب. ولهذا يعتبر أنّ التراجيديا إذا لم تقم على هذا الشعور 

 ي نظره أن يطلق عليها هذا الوصف لأنّ الغاية هي التزاوج بين الذوقين والعاطفتين )العربية والإغريقي( الديني لا تستحق ف
 

هكذا نتبيّن مفهوم التراجيديا عند توفيق الحكيم وأنه صراع بين الإنسان والإله، ومن يحاول تخطي الحدود الإنسانية ليقترب من 

الآلهة يقع بذلك في المحظور. ونحن نعلم أنّ "سوفوكليس" قد اعتنى بالإنسان وبحضارته وبعلاقته بالكون، وكان تأمله عميقا في هذا  

راعه الدائم للفوز على كل معوقات الحياة المتطورة، من خلال صراع الإنسان مع القوى الخفية ومع الآلهة، المجال وخاصة في ص

؛ (6، ص.  1953)أرسطو،    وصراعه مع السماء ومع القدر. وبهذا تشكّلت المأساة التي عرفها أرسطو بأنها "هي محاكاة فعل نبيل تام"

فكانت بذلك الحافز لأرسطو وللنقاد الآخرين لوضع فكرة المسرح النموذجي. وما يهمنا في هذا الإطار، أنّ جوهر التراجيديا الإغريقية 

هو صراع ظاهر أو خفي بين الإنسان والقوى الإلهية المسيطرة على الكون، ثمّ أصبحت التراجيديا في القرن السابع عشر، صراعا 

 ه، وباتت عند "راسين" صراعًا بين عاطفة وعاطفة.بين الإنسان ونفس
 

وقد أوضح "اليوس دي مارينياك" في مقدمته للترجمة الفرنسية لمسرحية الحكيم إلى أنّه" ما من شك في أنّ أسطورة أوديب  

، 1953)أرسطو،    تثير موضوع القدر... القاسي المحتوم... إنّ العالم الإسلامي لا يرفض فكرة القدر المحتوم على أنها سخيفة باطلة."

 (26ص. 

 

القدر مقبولة عند المسلمين على النحو الذي   ولكن توفيق الحكيم نفسه يردّ على "دي مارينياك" نافيا الرأي الغربي بأنّ فكرة 

عرفناه عند الإغريق القدامى، قائلا: " إذا كنت لاحظت أني جرّدت أوديب من عظمته الأسطورية لأضفي عليه عظمة أخرى صادرة 

  (.26، ص. 1976عثمان، )  راجع إلى روح الدين الإسلامي الذي يفاخر بأنّ نبيّه العظيم بشر." عن فضيلته البشرية، فإنّ ذلك
 

إضافة إلى أحاديث أوديب بالمسرحية التي تؤكّد على وجود بصمة إسلامية مثل قوله مخاطبا نفسه: " إنّ السماء لا تظلم أبدا  

 لأنهّا ميزان لا يعرف الخلل والملل ولا الانحراف ولا الهوى... وما نراه منها جورا... ليس إلاّ عجزنا عن رؤية ما توارى في الضمائر،

 .(118، ص. 1949)الحكيم،   "ما علينا من حساب. إنهّا تضيف إلى الذنب الظاهر وزر الذنب الخفي.ولهونا عن تذكّر 

 
 ( 1996)شاهين، لمزيد من التفاصيل حول هذه المسألة ينُظر:  -  4

 ( 1971عزيزة، (لمزيد من التفاصيل حول هذه المسألة ينُظر:  -  5

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             211  

 ISSN: 2706-6495 

 
كل هذا التجاذب ألا يمكن أن يثير إشكالا واضحا وهو " ألا يمكن أن يكون الجانب الأساسي في الأسطورة ...أنها كانت تؤخذ مأخذ  

 .(214، ص. 1995عيون السود، ) القصة الواقعية الحقيقية؟
 

 وأبعاده:  الصراع وتجلياتهأشكال  -2
 

إنّ الأسباب التي تجعل الصراع مقوما جوهريا من مقومات المسرح الكلاسيكي، هي في الحقيقة عديدة ومتنوعة؛ وباعتبار المسرح  

 جنسا أدبيا يختلف عن الرواية والقصة والقصيدة فإنّه يقوم على نمط مميّز في الخطاب، لعلّ أهمها: 
 

   أشكال الصراع: -أ
 

يعد الحوار أداة قصصية متمثلة في نقل الأقوال أو حكايتها وهو في بعض الأنواع القصصية نقل حقيقي. والحوار في معناه الأوّل العام 

ليس خاصا بالقصة ولا حتى بالأدب وليس محصورا في الشخصيات القصصية وإنمّا هو من طرائق التواصل القولي بين الشخوص 

الذي   ،وكلمّا يتوالى الحوار تزداد عوامل التصادم والصراع  .ذي يقتضي ضرورة وجود طرفين أو أكثرخارج عالم الأدب أيضا، وال 

لا يطلع بوظيفة كبرى كما هو الشأن في دراسة "علي أحمد باكثير" وإن كانت أكثر تجليا على ما هو في مسرحية "توفيق الحكيم".  

أننا نجد لارتباط المسرح بالصراع سببا آخر يتعلّ  اليونانية حضارة غير كما  للفن المسرحي؛ ولما كانت الحضارة  بالنشأة الأولى  ق 

فقد سمح فيها بتصوير القوى المتقابلة والصراعات فيما بينها خاصة  .توحيدية مثلما هو الشأن بالنسبة إلى الحضارة العربية الإسلامية

الإنسان حياة  في  الآلهة  بتدخّل  الأمر  يتصل  متعالية  ،عندما  غيبية  لقوى  كثيرة مصارعا  أساطير  أوديب   .الذي صورته  التقاء  وإنّ 

 ننا من التعرّف على كل ما يعنيانه من تناقضات. فما هي تجليات الصراع؟ وترسياس يمكّ 
 

 تجليات الصراع:  -ب
 

إنّ بحثنا في تجليات الصراع يقتضي ألاّ يكون العمل مجرّد متابعة خطية للفصول الثلاثة من المسرحية، وإنمّا الوقوف على مواطن  

التأزم والصراع، حيث إنّ الصراع في مسرحية "توفيق الحكيم" لم يبدأ إلا مع الفصل الثاني، لأن الفصل الأول باستثناء نهايته كما 

نتعرف فيه إلى الشخصيات وإلى مراتبها الاجتماعية وإلى العلاقات   Scène d'expositionكلاسيكي هو فصل تقديم  يقتضي المسرح ال

وبما أن "الحكيم" أقام مسرحيته "داخل الذهن" فقد جعل أبطاله مفاهيم ورموزا وأفكارا، فكان الصراع التراجيدي في مسرحيته  .بينها

، 1993الدريدي،  )  الذهنية التي برزت في شكل "أقطاب متضادة" على حد تعبير "الحبيب الدريدي"  قائما بين جملة من الأفكار الفلسفية

وقد أسهمت في خلق مأساة البطل وتحديد مصيره. وهذا ما يؤكّد أنّ " المسرح الذهني يخرج الشخوص من حدودها الواقعية،   .(43ص.  

الشارني، )  "فإنّ العلاقات التي يقيمها بينها وبين الواقع إنمّا هي علاقات احتمالية يتعدد بها المعنى بتعدد الرمز مما يولّد اختلافا في الفهم.

 (.18، ص. 1993
 

 ؟!« هذه المؤامرة وحيا من السماء  تسمى-الخائنأيها الكاهن  -": »مازلتفالصراع إذن عند" توفيق الحكيم" يتجلى في قول "أوديب 

في حين أن الشأن مختلف في مسرحية "أحمد باكثير" التي كان الصراع فيها أكثر تشعبا، ذلك أن السماء .  (100، ص.  1949الحكيم،  )

الإيمان/الشر وذلك في مقابل "أوديب" الذي لا يؤمن بوجود   رمز-ولوكسياس"  "-الإيمان/ الخير    رمز- "يتنازعها ممثلان هما "ترسياس

فإنه لم يلغِ الإله تماما، ولذلك توزع الصراع   ،فـ"أوديب باكثير" ملحد على خلاف أوديب "توفيق الحكيم" الذي وإن تغنى بالبطولة  الإله.

عند "باكثير" على مستويين: مستوى العلاقة بين "أوديب" ومن يقف ضده في مشروع محافظته على أسرته، وحبه لمعارضين متعددين 

 بحسد التنويع في موضوع مشروعه، ويمكن أن نعرض لهذا المستوى من خلال الأشكال التالية: 

 

 

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             212  

 ISSN: 2706-6495 

 
 الصراع بين أوديب وجوكستا الزوجة (:1شكل )

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الصراع بين أوديب وجوكستا الأم (:2شكل )

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

نرى أن الصراع يحتد بين الإنسان والآلهة التي يمثلها "لوكسياس" الجشع الذي يبتز  ،  السابقن خلال رصدنا لمعطيات الشكل  ف

أموال الدولة ليملأ بها خزائن المعبد؛ مما أوجد المجاعة والطاعون بين الناس. غير أن أوديب إذ يقف ضد "لوكسياس" يقف ضد طريد 

هما للمعبد وجشعه. والملاحظ أن مقاومة "أوديب للآلهة وما يلحقه المعبد "ترسياس" على أساس أنه لا فرق بين الكاهنين من حيث تمثل

 ممثلوها بالشعب ضعيفة، لأنه لا مساعد له إلا كفاءته؛ وهي تجمع بين الإرادة والتجاهل.

ه يتجاهل ذلك؛ الثاني من الكفاءة يتمثل في أن "أوديب" كان يعرف منذ البداية أنه قتل أباه وتزوج بأمه ولكنّ   ستوىهذا الملعل  و

عناصر   . لكنهامما جعل العناصر المساعدة له على التحدي لتحقيق مشروعه، وهو المحافظة على أسرته وفيها "جوكاستا" زوجته

 افظة على أسرته  هشة ضعيفة لم تلبث أن انهارت أمام "ترسياس" وقوة بصيرته وحكمته. وهذا ما حوّل مشروع "أوديب" من المح

حيث تتحول "جوكاستا" زوجته إلى مشروع المحافظة على الأسرة بينما تكون "جوكاستا" أما، وذلك لغاية إنقاذ ، غاية في حد ذاتها

 الشعب.

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             213  

 ISSN: 2706-6495 

 
أنّ العناصر المساعدة تميزت بالإيجابية والتعدد، فـ"أوديب" الجاهل بالحقيقة أصبح واعيا بالعودة إلى  نتبيّن انطلاقا مما تقدمّ،   

غير أننا لا يجب ان   .المسؤولية التي نقيضها الإرادة القوية. وانحاز "ترسياس" رمز الخير والحكمة إلى "أوديب" في مشروعه الجديد

أصبحت من المعارضين، وهو ما يعني أن معارضتها هشة بسبب حبها التي  "جوكاستا"    منهمننفي وجود عناصر معارضة ضعفت،  

 لـ"أوديب". 

يقول "ترسياس":    .يصبح "لوكسياس" ضعيفا بعد أن أحكم "ترسياس" و"أوديب" خطة كشفه أمام الشيوخ ممثلي الشعبهكذا  

أرى أن تدعو ثلاثة من شيوخ طيبة فتخفيهم في هذا المخدع ليسمعوا ما يقول الكاهن الأكبر إذ يساومك، حتى يشهدوا أمام الشعب   »إني

قال" إلى (88، ص.  1949)باكثير،    بما  بالنسبة  العنصر مفقود  فإن هذا  المفاجأة،  أساسا على  يبنى  التراجيدي  الصراع  وإذا كان   .

كما إنه أنبنى في مسرحية "باكثير" على صراع تراجيدي ."أوديب باكثير" ولذلك لم يكن مأسويا بالشكل القوي الذي نراه عند "الحكيم"

على مستوى العلاقة التي تجمع بين   يقوم-حقيقتهفي    –آخر كان موضوعه "جوكاستا" وانتهى نهايته المأسوية المنتظرة. وهذا الصراع  

كلا... »تقول:  "جوكاستا" من ناحية ومعارضيها من ناحية أخرى بخصوص مشروع المحافظة على حبيبها "أوديب" وعلى أسرتها،  

خلق أجمعون... لو شهدت الآلهة كلها بأنك ابني ولو شهدت السماء والأرض... لو شهدت الجبال والبحار والدواب والشجر... لو شهد ال

 ( 68، ص. 1949)باكثير،  من لايوس لكذبتهم جميعا ولبقيت عندي زوجي "أوديب" الحبيب."

 مشروع جوكاستا  (:3الشكل )

 

إذ يجمعون   ،" يمثلّ مشروع استعادة ما توشك على فقدانه بسبب كثرة المعارضين وقوتهممشروع "جوكاستا  تفسيرا لذلك، كانو

إضافة إلى أن المستفيد منه هي "جوكاستا" ذاتها؛ مما لا يشجع   .مع ضعف المؤيدين له  ،والآلهة والعائلةبين ثلاث مستويات: هي الحب  

هذا الحكم هو سمة مشاريع أبطال لعل  " محكوما عليه منذ البداية بالإخفاق، ووكل هذا جعل مشروع "جوكاستا  .أحدا على الوقوف معها

 التراجيديا كما ورثتها الإنسانية في اليونان.
 

وبين مستويي الصراع التراجيدي الأوديبي والجوكاستي يحكم "باكثير" كل متقابلات الصراع في ثنائية جوهرية هي ثنائية: العدل  

 الحب، الذي يمثل فيه "أوديب الطرف الأول بينما تمثل جوكاستا" الطرف الثاني.  /
 

أنّ الصراع كان بين قوى الشر متمثلة في الكاهن الأكبر المخادع الذي لم يكن له دور فعال وبارز خاصة في  نتيجة لذلك، يتضح 

 مسرحية "توفيق الحكيم"، أما الشطر الثاني فتجسمه قوى الخير ممثلة في "أوديب" و"ترسياس" الكاهن المصلح. 

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             214  

 ISSN: 2706-6495 

 
أن "أوديب" لم يكن في موقف صراع مع الآلهة لأن "باكثير" غيبّ وجود الآلهة: فقد اكتفى بإله واحد ولكنّه تركه بعيدا عن لاسيما  

أما المؤامرة التي وقع "أوديب" ضحيتها فقد نسج خيوطها الكاهن   . الأحداث لأنّه إله الخير، الذي لا يحمل للإنسان الحقد والضغينة

للقيام في كل مرحلة  شراهته وحبه للمال  تدفعه  . فقد  الأكبر "الفاسق" الذي استغل مركزه الديني للإيقاع بضحاياه وهو هنا "أوديب"

بعمليته اللا أخلاقية. وهكذا، ومن وراء ستار الحيلة وبدافع الطمع، يوعز إلى الملك "لايوس" أول الأمر بالتخلّص من طفله حتى لا 

بلغني أنّ الملكة   بأنه: »لما، الذي يقر  ٹنجده قد قبض ثمن ذلك من منافس الملك " بوليب" ملك كورنيكون وبالا عليه. وفي الحقيقة،  

"جوكاستا" قد حملت لـ"لايوس" دبت الغيرة في نفسي... فلما رأى هذا الكاهن ما بي قال لي هون عليك... ماذا تجعل للمعبد إذا دعونا 

 . .(138، ص. 1949)باكثير،  أوبول«لك الآلهة ألا يتمتع "لايوس" بولده؟ فقدمت له عشرين ألف 

الكاهن الأكبر نفسه يدبر لقتل "أوديب" لأبيه "لايوس"، وتظل النذور تتوافد عليه من الملكة "جوكاستا" طيلة   ولا يفوتنا أن ننوه أنّ 

سبع عشرة سنة إلى أن كانت قصة الوباء. ولشدة خوفه على أموال المعبد التي قرر توزيعها على شعبه حتى يفرّج أزمته تولّد الصراع 

بته ولقداسته في نفوس الشعب قرر أن يذيع قصة "أوديب" أمام الملأ؛ فلم يجد "أوديب" مناصًا من بينهما. بمعنى أنّ الكاهن وفقا لمرت

 تفريج كربته تحت إلحاح الشعب عليه في قدرته وشجاعته. 

الثنائيهكذا، وفي   المدينة لعدم الرضا على    ،إطار هذا الصراع  الكاهن الأكبر من  ينضم إلى "أوديب" "ترسياس" الذي طرده 

تصرفاته، ويصبح "أوديب" و"ترسياس" مؤمنين بالله وكافرين بالمعبد وكهانته، يقول "ترسياس": »حاشا للإله الحكيم أن يوحي بمثل 

"لوك  أنكرته على  الإله مما  الافتراء على  لقد كان هذا  الإثم،  بالكفر هذا  المعبد ووصمني  فلما ضاق بي ذرعا طردني من  سياس"، 

 .(23، ص. 1949)باكثير،  والإلحاد«

فيهاجم الكاهن الأكبر كلاً من "أوديب" و"ترسياس" ويغري الشعب بالخروج عليهما،   ،بين الجانبينيشتد  الصراع  الامر الذي جعل  

 وله في ذلك وسيلته، أما "أوديب" و"ترسياس" فيكشفان حقيقته للناس.

 (97، ص. 1949)باكثير،  أكتمه«أبولون يا "جوكاستا"... لا أقدر أن وحي  ": »هذايقول "لوكسياس

 ( 98، ص. 1949)باكثير، اللعين« للكاهن  ": »ويليقول "أوديب

 ( 98، ص. 1949)باكثير، ناصرك« "أوديب" فأثبت له ولا تضطرب، فإنّ الإله  ما برح يساومك يا ": »إنه"ترسياس يقول

يتفاقم الصراع بين هذين الطرفين إلى أن يبلغ به "علي أحمد باكثير" إلى مصيره الدراميّ، ويقر للكاهن ومن البديهي أن  

ورغم هذا الانتصار الذي حققه "أوديب" إلاّ أنّه تحطم   .بالهزيمة فيفتضح أمره، ويطرد إلى قمة جبل "كتيرون" لا يبرحها حتى الممات

"ترسياس" فلأجل الطريق   الماضي يا  : »أنامرددا قوله  في صحبة ابنته "انتيجونه"  بعيداوكان لا بد له أن يعتزل هذه الحياة ويرحل  

 .(185، ص 1949)باكثير،  ؟« للمستقبل! وأنا اليأس يا "ترسياس" فلأمض ليجيء الأمل

صراعا جسديا بقدر ما كان صراعا فكريا  في الحقيقة  الصراع القائم بين "أوديب" وأبي الهول" لم يكن    وهنا تجدر الإشارة إلى أنّ 

الفكر البشري على النزعة الحيوانية، وفي ذلك دليل على التخلّص من وهم  انتصار هو في واقع الأمر انتصاره على الوحشف .معرفيا

 السلطة الفوقية ورفض السلطة المطلقة.

 فما الغاية إذن من إبراز هذا الصراع؟

 أبعاد هذا الصراع:  -ت

إن الغاية الأساسية التي يدور حولها الصراع هي وجود معنيين لا يمكن أن يخطئهما الناظر في تفصيلات هذا الصراع: المعنى الأوّل  

يتحقق في الحملة على الكهنة والكهان وكل تحريف أو تدليس باسم الدين يفسد على الناس حياتهم، فمن خلال دراستنا لأسطورة "أوديب" 

لكهنة جليا في المجتمعات، إذ أنهم قد شغلوا موقع المخطط والمنظم الاقتصادي للمجتمع وذلك تحت راية القصر والمعبد، يبدو لنا دور ا

كما أنهم يقومون بدور وسيط مزدوج، فمن طرف بين  مما يجعلهم الوجه الفاعل إلى حد أساسي من أوجه الطبقة الأرستقراطية المالكة 

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             215  

 ISSN: 2706-6495 

 
مثلة أن "ترسياس" الكاهن قد اضطلع بوظيفة سياسية أساسها هذه الأ  ونذكر من  .الإله والملك، ومن طرف أخر بين الملك والشعب

الحفاظ على الديمقراطية المتمثلة في حرية الشعب في اختيار ملكه وتصديه للملك الوراثي، مما جعله يمنح الشعب حرية اختيار الملك 

 بمعنى أن الكاهن يؤثر هنا بطريقة غير مباشرة في إرادة الشعب فيجعله منساقا لإرادته هو. .وإن كانت حرية مزيفة أو خفية

إنك صرت أحب إلى الناس من "لايوس" وأقرب إلى قلوبهم    ترسياس: »أجلتقول "جوكاستا" التي أصبحت معتمدة على  

 . (10، ص 1949)باكثير،   ووحيه«ولكنهم لن يترددوا في الانصياع لأوامر المعبد 

وفي قوله هذا، دليل على أن الكاهن الأكبر   .(10، ص 1949)باكثير، !«  للمعبد ووحيه وإلهه وكهنته ": »تبا ويقول "أوديب

 . مجرد واسطة لتلقي الأمر الإلهي، ولذا يؤكّد "ترسياس" ما ذهب إليه "أوديب" في أنّه مجرد قول وحي باطل افتراه الكاهن الأكبر

 الإله من حملة أوديب ووجهها إلى الكاهن الأكبر. "ترسياس" بذلك  خلصف

أما المعنى الثاني، فيرتبط بمشكلة المسرحية في مجملها، وهي مشكلة القضاء والقدر والحرية وما يتصل بذلك من العدالة  

فالملاحظ أن العلاقة بين الإنسان والقدر علاقة يشوبها الغموض في نصوص المسرحيات، حيث ترى "جوكاستا" زوجة أوديب   .الإلهية

 . (490، ص 1949)باكثير،  ؟« "ترسياس" أن نرده إلى طاعة الإله  يفرض علينا يا أن: »الواجب

فقد تأرجح بين   أما "أوديب باكثير"  .غير أن موقفه ذاك لم يمنعه من الخروج من قصر "بوليب" خوفا من تحقق نبوءة الكاهن

الملعون، والإقرار بالإرادة المطلقة والإرادة الإنسانية المنضوية  الكاهن  إرادة "أوديب" الإنسان أو الانضمام إلى إرادة "ترسياس" 

 تحت الإرادة الإلهية الخيرة.

هذا الغموض في العلاقة بين الإنسان والقدر يظهر بعمق مع" الحكيم"؛ وذلك في تجسيده لشخصية "ترسياس" الذي  نعتقد أنّ  

 ينتهي به المطاف إلى الاعتراف بأنّ إرادة الإله سخّرت إرادته الإنسانية للانتصار عليها، وهو ما عده ملهاة إلهية ومأساة إنسانية. 

ملامحها   جلاء  سنحرص علىأشكاله، و  بشتى أنّ "أوديب" شخصية إنسانية ارتكز عليها الصراع    استخلاصا لما سبق نتبيّنو

 وأبعادها الدرامية والإنسانية من خلال ما سنتناوله بالدرس والتحليل في إطار العنصر الثاني من البحث.

 فما هي أبعاد هذه الشخصية المحورية في إطار ما شهدته من مختلف الصراعات؟ 
 

 :شخصية أوديب ومختلف الصراعات التي عاشتها. 2.2
 

لقيطًا، ثم تم تتويجه بطلاً وملكا، وانتهى به المطاف إلى مقترف ذنبًا   أخذت حياة "أوديب" أشكالا متعددة، فهو كان طفلاً 

. وذلك وفق معالجة "توفيق الحكيم" للأسطورة  ،كبيرًا، قاده إلى سمل عينيه في حالة من التطهير من الإثم، ليصبح رجلاً أعمى ضريرًا

 هذه الرؤية تماما عند "أحمد باكثير" فقد حافظ "أوديب" على نور عينيه بعد أن رده عن سملهما "ترسياس".  تختلف ولكن
 

الموضوعات التي ارتبطت بشخصية "أوديب" وتنوعها، فإنه يمكن تقسيم مراحل حياة هذه الشخصية إلى ثلاث   ومع تعدد

مراحل مرتبطة أولا بالملك في مدينة طيبة؛ حيث كانت الحياة فيها على درجة كبيرة من الغموض والتنوّع والاختلاف. وثانيا بالوحي 

 : بعائلة "أوديب" نفسه.الإلهي الذي وجه مصائر اللايوسيين، وثالثاً

تضّح جليّا أنّ الملك هو الموضوع الجوهري والأساس منذ البدء، فقد ارتبط باعتقاد يخص امتلاك السلطة وفي ذلك  يهكذا  

طقوس. كما أنّ الملك يمكن أن يخفي موضوعا سياسياً ويخفي موضوعا أكثر شمولية واتساعا هو سلطة الإنسان التي تتجلى في هذه 

 على الملك الشيخ "لايوس" ثم في تغلبه على الوحش. الأسطورة في انتصار الملك الشاب "أوديب"

أما رأيت كيف  ومن خلال قراءتنا لأسطورة "أوديب" عند "توفيق الحكيم" نجد أن "كريون" يتخلى عن وظيفته السياسية ": »

، أما "كريون" عند "أحمد باكثير" فقد مثل الشخص المدافع عن "أوديب" (158، ص.  1949الحكيم،  (  اتهمت بالطمع في العرش؟ «

» ولكن طيبة وطني ومن حقها علي أن أنصح لها ولكم وأن أقول كلمة الحق. إن   وعرشه، ولم تكن له نية في توليه الملك بعده يقول:

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             216  

 ISSN: 2706-6495 

 
"أوديب" الذي شاء القضاء أن يكون زوج أختي وابنها وأن أكون صهره وخاله، لملك لم يجلس على عرش طيبة ولا غيرها ملك يفضله  

 .(128، ص  1949)باكثير،  سيرة وعدلا وكرما ونبلا وحبا لشعبه وتفانيا في خدمته. أفي هذا تمترون؟«
 

فالمرء لا يصبح ملكا في الأسطورة إلاّ بعد اجتيازه عددا من الامتحانات، واكتساب جملة من الخوارق الطبيعية كما هو الشأن في  

الممثل عند "توفيق الحكيم" حادثة خداع يرمز بها إلى سلطة الكهان،   sphinxأسطورة "أوديب" الذي استطاع حل لغز "أبي الهول"

 وإلى شرعية تصديق شعب مدينة طيبة لها، وهذا يعد هجرا للتقاليد المتبعة من قبل سابقيه.
 

الإطار مصطنع  هذا  في  والبطل  وحرمان،  واحتقار  تهميش  حالة  من  عاشوه  لما  تعويض  مجرد  الهول  أبي  كانت صورة  فقد 

فالوحش عند "الحكيم" يجمع بين هذه الأشكال الثلاثة بمعنى أنه   .اصطناعا رغم أنّ من شروط البطولة الأسطورية أن تكون فردية

يجمع بين رموز السلطة في العوالم الثلاثة التي يتهيأ "أوديب" لاقتحامها: فالأسد ملك الغابة يرمز لسلطة الدواب إضافة لرمز السلطة 

 رمز للعلو والسمو والحرية في شكل من أشكالها وفي المطلقة والقمع بجميع أنواعه، والنسر يرمز لسلطة الطيور وما أجنحة النسر إلاّ 

والمرأة: "جوكاستا" الملكة بعد موت "لايوس" وقبل دخول أوديب المدينة هي رمز   دلالاتها إلى الملك "أوديب" في مرحلته الانتقالية،

 سلطة الإنسان.
 

هذه الرموز الثلاثة فضاءات ثلاثة أولها الأرض وما لها وعليها )الأسد(، والثاني الفضاء وما طار فيه )النسر(،   الشكل، تجمعبهذا  

والثالث وهو العمق الذي يمثله الإنسان الكائن الذي يجمع بين عالمين في ذاته وهو عالم الظاهر وعالم الباطن، البين والخفي من خلال 

يبدو جليا في إطار ما يدور حول "أوديب" من أمور تتصل بعلاقته لعل هذا  و  .كما الآلهة "عشتار"المرأة رمز الخصوبة والجمال  

 بالوحي السماوي الكاذب، وبالإيمان والوعي بقدرته الفردية. 
 

القائد ماذا    يقول: »أيهاوطرح اللغز إنمّا هو تذكير الإنسان في شكل تحدٍ بمراحل حياته وصيرورتها منذ الولادة إلى الشيخوخة،  

 .(61/62، ص ص 1949)لحكيم،  أفترسك«. إذا عجزت عن جوابه فإني سؤالا! ... إليك هاهنا؟ ..جئت تصنع 
 

فالوحش من هذا المنظور أشبه بالمرآة التي يرى فيها "أوديب" نفسه، يقول محمد عجينة": »إن رحلة "أوديب" في طلب الحقيقة  

أن الوحش كان أشبه بالمرآة التي   أي -عند المتصوفة    كما-مرآةولقاءه بالوحش كانت أشبه ما تكون بعملية نظر النفس إلى ذاتها في  

)عجينة، د.ت،   رأى فيها "أوديب نفسه وعرف نفسه بنفسه فكأن العالم الصغير يبصر ذاته في العالم الكبير ويدرك معنى الصيرورة«

 .(200ص. 
 

لا يعدو أن يكون حيوانا لم يتخلص من أرضيته؛ إذ قتل الأب  ما كانت إجابته عن اللغز إلاّ إجابة عن حقيقة "أوديب الإنسان، فهوف

وإن الزواج بالأرض والمباهج الحسية ينتهي باكتشاف   .وتزوج الأم وذلك تطليقًا للسماء أو الفكر أو الحقيقة كما يمثلها ترسياس" الكاهن

 البشاعة، وما سمل العينين إلاّ فرار من تلك البشاعة. 
 

ولا ينُتفى عن توفيق الحكيم" وعن "باكثير تقديمهما لشخصية "أوديب" المأسوية وقد تبدى عقلها قبل كل شيء، كنزعة إلى الاعتدال  

"أوديب"  والدليل ما قاله ،والصفاء وإرادة التأثير والفعالية؛ إلى أن ينتشي هذا العقل بنفسه ويغدو شغفا بالمجهول أو بالحقيقة المحرّمة

 .(16، ص 1949)باكثير،  أبواي«ياجوكاستا الحبيبة! إنّ حبك هذا هو عزائي الوحيد...ولكنّي أودّ لو أعرف من  »سلمت لجوكاستا:

الوحش إلاّ بيان للقدرة على اكتشاف الخفيّ من البين والمعنى من اللفظ والدلالة من الرمز، كما كان انتصار"   لغز  إذن  ما كانف

فقد ارتد   .وهو انتصار الإنسان على نفسه من ناحية اكتشاف ذاته  .أوديب الحكيم" على الوحش انتصارا للإنسان على القوى المخالفة له

"أوديب" بفعل الأحجية إلى ذاتيته، والنصر على عجزه الجسدي بقوة علمه، فهذا الانتصار هو عنوان بطولة "أوديب" التي كوفئ 

 عليها بالحكم وزواج الأرملة الشابة.

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             217  

 ISSN: 2706-6495 

 
الثاني الذي يوجه مسيرة "أوديب" وهو محور الوحي وهذا الموضوع وما سبقه يحدد مصير   أما ما يتضح من خلال المحور 

غم القوة التي عرف بها إضافة ربهذا لعبة مشيئة خارقة تتجاوزه  "أوديب" باللعنات التي أطلقتها السماء، أو إلى كلام آلهة دلف. فهو  

إلى أنه اللعبة التي تسخر منها المشيئة، فيدنس حاضره وماضيه ومستقبله. ويغدو" أوديب" السعيد هو نفسه "أوديب" الضرير الذي 

في إطار ذلك، أنّ الملك قد أبرز قدرات ن  نتبيّ ، وارتكب جريمة قتل الأب والزواج بالأم، بصرف النظر عن المبررات القوية لبراءته

 حدود هذه القدرات. الإنسان، فإنّ وحي السماء يأتي ليقدم البرهان على
 

كان محصورًا بأكمله  حياته  مجرى  أنّ  إذ  العائلة،  من خلال موضوع  فيتجلى  الثالث،  المحور  وأسرة  بين    أما  فيها  عائلة  نشأ 

، 1994)هرابي،    سيؤسسها والتي سيتضح أنهّا نفس العائلة التي أخرج منها منذ صغره بإرادة "كهنونية"، على حد قول "خالد هرابي"

 .(82ص. 
 

 خاصة،ولأنّ سلسلة الحوادث التي ستقع مع قصة الأبناء الأربعة تستمر في الخضوع لقانون الأسطورة الذي هو قانون له بنية  

 (444-428، ص.  1955)ليفي ستراوس،    وقد سبق وتحدث عنها "كلود ليفي ستراوس" في مقاله " الدراسة البنيوية للأسطورة،"

 لها. بمجرد إضافة موضوعات جديدة ومماثلة  تتطور تنموأن ّالأساطير  دكّ ما يؤولعل هذا 
 

وابنيه "أوديب"  بين  الثاني  الجيل  في  ستستمر  وابنه  الأب  فيها  يتجاذب  التي  المنافسة  "أوديب"    .كذلك  بين  التقارب  يجد  كما 

حياة  مسيرة  في  الحاسمة  العلاقات  هي  تلك  "أوديب"  نحو  و"ايسمن"  "انتيجونة"  خاصة  العاطفي  الامتداد  من  ضربا  وجوكاستا" 

 "أوديب".
 

 هل من العدل أن يحاسب "أوديب" على ما اقترفه من إثم؟ وإلى أي مدى هو مسؤول عن ذلك؟ يبقى السؤال مطروحا و

شكلة أسطورة "الملك أوديب" يلحّ على معنى أنّ الإنسان يختار بعقله وإرادته بين الخير والشر، فهو مالتوجه العام لهكذا نرى أنّ  

» أنا اليوم... الأن... الساعة مختار مختارا أقدر أن أقولها وأقدر   يقول "أوديب":،  ره ويكون بذلك مسؤولا عن اختيارهوحده يصنع قد

 .(54، ص 1949)باكثير،  أن لا أقولها، فياليت شعري أي هاذين القدر! «
 

فـ"أوديب" إذن لم يكن مجرد أداة ينفذ بها الكاهن إرادته سواء "أوديب" "توفيق الحكيم" أو "أحمد باكثير" بل كان إنسانا عاقلا 

وإحساسه بهذا المعنى نفسه كان له أثره في حركة المسرحية وتطور الأحداث لأنّه منذ أن   مريدا حرا في اختيار ما يصنع وما يدع. 

إني لا أومن إلا بعقلي وإرادتي، »:  والدليل على ذلك قول أوديب نفسهعرف بالنبوءة وهو في "كورنث" أخذ يتحدى الكاهن أن تتحقق،  

 .(22، ص 1949)باكثير،  فأدع غيري إلى الإيمان بهذا الإله الأهوج الذي يوحي بالشر والإثم إلى كهنته وسدنة معبده! «
 

ولكن الذي حدث أنه قتل أباه وتزوج أمه رغم إرادته، وحين وجد أنّ الكاهن كان قد أحكم الخطة فإنهّ لم يستطع شرح ذلك للناس  

 .ومن هنا نلاحظ أن "أوديب باكثير" قد أدين، فقد كان حرا في اختياره حين لم يبصّر الناس بموقفه منذ البداية  .في طيبة أو تفسيره لهم

 فكان الصراع قائمًا إذن بين الحقيقة والوهم وليس بين الإله والإنسان وهو ليس أي صراع. 

المقارنة   الذي سلب مقدرته بوصفه إنسانا مميزا، فهو لم يصارع "أبا  " و"توفيق الحكيم"  "باكثير  بين أوديبهنا تتضح أوجه 

ختفي المالكاهن الأصغر    ما هو إلاّ "   "أوديب  وما صادفه  .كان مسألة من تدبير الكاهن الأكبر  وإنمّاالهول" الذي لم يكن كائنًا حقيقيا  

لم يكن توفيقه في حل اللغز نتيجة ذكائه الخارق؛ وإنمّا كان حيلة الكاهن الأكبر " لوكيسياس" الذي . كماداخل دمية مهولة ومعه خنجر

م يصارع " أبا الهول" بل تهاوى أبو   "أوديب"  كما أنّ .  أوعز إلى الملك " بوليب" أن يحكي هذا اللغز و يحله لـ" أوديب" فترة تبنيه له

 ولكنيّ كنت أعلم ساعتئذ كيف ألهمت ذلك الجواب    »ما  :وفي قول "أوديب" تأكيدا لذلكالهول من تلقاء نفسه تنفيذا لتعاليم الكاهن الأكبر.  

 .(.169-168، 1949)باكثير،  من أمي الملكة ميروب" وحلهاتذكرت أخيرا أنني قد سمعت هذه الأحجية 

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             218  

 ISSN: 2706-6495 

 
شعب طيبة... ما عرفت هذا اللغز إلاّ من هذا الكاهن الدجال إذ زعم لي أنّ ابا الهول سيقتل   يا  » :  قائلةب  الملكة ميرو  ضيفثم ت

، 1949)باكثير،    ابني أوديب إن لم يهتد إلى جواب لغزه فلقنته لابني "أوديب من إشفاقي دون أن أعلم ما قصده الكاهن به من سوء."

 .(169ص 

كلّ ما  ن ّأو  .امتياز عقلي وجسماني  وتسلبه كلّ تضعف في الحقيقة من شخصية أوديب/ الإنسان    يجدها  هذه المواقفالمتأمل في  

بالإرادة   وفي الإيمانتلك الرغبة الملحة في تحدي الوحي المزعوم،   في الحقيقة ما هو إلاّ ير" لـ "أوديب" من مظاهر القوة  تركه "باكث

لفكرة الإنسان في   وليس خدمة. ولكن يبدو أنّ هذا الإيمان وتلك الرغبة في نفس " أوديب " لم تكونا إلاّ خدمة للفكرة الدينية؛  وبالعقل

ولذلك اضطر " باكثير" إلى إجراء تعديل جديد في شخصيته، فقد خالف الأسطورة القائلة بأن "أوديب" فقأ عينيه   .شخص " أوديب"

أوديب" بهذه الحدة في الطبع والقسوة في النفس، وبما أنّ مسؤوليته محدودة جدا  ه لم يجعل "حين علم بحقيقة الجرم الذي ارتكبه؛ ولكنّ 

يمكن   »أفلا:  هقول، فيد أنّه لن ينتحركّ يؤما أورده "أوديب" عند "توفيق الحكيم"  و  صاص.فلا نحتاج إلى هذه الصورة القاسية من القِ 

 .(45، ص 1949)باكثير،  أمام الإله؟« وابنها وأماسترها يا "ترسياس" فنعيش في القصر كما كنا زوجين أمام الناس 

باكثير " عملية )فقء العينين( الذي ذهب إليه " توفيق الحكيم" فصار " أوديب" بذلك إنسانا يبحث  أوديب  تجنب "   أن  فلا غرابة 

ستوعب الأحزان في نفسه، ولكنّه لا أن ي" أوديب" فقد استطاع . للأزمة عن حل، وهنا يصبح مستسلما للأمر الواقع، وليس ثائرا ناقما

 فضل الخروج من طيبة شريدا.   هفإنّ يصارع الكاهن الأكبر من أجل أن يغفر الناس له زلاته؛ ومع هذا    نراهولهذا    .يتركها تعصف بحياته

أوديب" قد  أنّ "أشرنا إلى  سبق وخرج " أوديب" من المدينة " حين انتهت الأزمة بترك الملك ومغادرة المدينة؟    لماذا  السؤال هنا

 ينبغي فكان  ه قد اقترف جرما  وبما أنّ   .انتصر على الكاهن الأكبر بمعنى أنه انتصر للحقيقة الواقعة، وفي تركه للمدينة تأكيد لانتصاره

كلا يا شعب طيبة... إنني أقف الآن أمامكم لتحكموا عليّ لا لأحكم »يقول:  أصلح.  يترك الحكم لمن هو أقدر وففر عن جرمه  أن يكّ   له

من يلي أمر  وهو خيرعلى غيري، فما عدت أصلح أن آمركم بعد الذي كان مني. فاختاروا لعرشكم غيري. هذا كريون. إنه قوي أمين 

 .(171، ص 1949)باكثير،  بلادكم"

و   ينتهيوبهذا   كـ"كريون"  الأخرى  الشخصيات  بباقي  أو  "أوديب"  بشخصية  الأمر  تعلق  سواء  به  الكفر  إلى  بالمعبد  الإيمان 

اكتفى من صورة " أوديب" و"باكثير" قد ألغى عناصر الكهانة والخرافة والأحداث المأسوية الفاجعة    ونستطيع القول إنّ   ."ترسياس"

 يناضل.  ولكنّهب ه إنسان عادي يتعذّ بأنّ 

فالحقيقة لا توجد إلاّ داخل الذات، وأنّ الذات هي التي تصبغ الأشياء بألوانها، فنرى مأساة "أوديب" لا تتمثل في طبيعة العلاقة  

رفض ي  حيث  نجد في المأساة صراعًا قائما بين العقل والقلب، كما    ر فقط للصراع وليست جوهر الصراع.التي بينه وبين أمته، فهي مظه

ما يجعلنا نكتشف أنّ وهذا    .ما دام يمتلك في نفسه منبعا ثريا يصله بالحياة وهو القلب،  هذه الحقيقة وهما  "أوديب" هذا المنطق ويعدّ 

 شخصيات المسرحية تعود إلى الذات في نهاية الأمر بوصفها منبع الحقيقة.
 

 الأبعاد الدلالية والرمزية:. 3.2
 

ه يجدر بالبحث الوقوف أمام تعددية الأبعاد  بعد استعراضنا للمسيرة التراجيدية لـشخصية "أوديب" عند كل من الحكيم وباكثير فإنّ 

 إضافة إلى البعد السياسي وأيضا البعد الديني وكذلك الفلسفي.والدلالات الرمزية لتلك المسيرة؛ 
 

 و"أحمد باكثير":   "توفيق الحكيم"وديب لكل من أ . البعد السياسي في أسطورة 1

إلّا أنهّا تلعب الآداب   (Ostoriadis, 1978, p. 34)  للأسطورة علاقة وطيدة بسائر ما ينتجه الخيال البشري الخلاق".  "رغم أنّ  

ية والأساطير دورًا مهمًا في الثقافة السياسية والاجتماعية، وتعكس آراء المجتمع وقضاياه والزمان الذي تم فيه كتابة هذه الأعمال الأدب

قد كتب مسرحية "أوديب"   "توفيق الحكيم"التي تثير البعد السياسي في أسطورة أوديب عند كل من توفيق الحكيم وأحمد باكثير. فنجد  

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             219  

 ISSN: 2706-6495 

 
ويمكننا  .استناداً إلى الأسطورة اليونانية لأوديب، ولكنّه أعاد تصويرها بشكل يتناسب مع الواقع المصري والعربي في القرن العشرين

رؤية البعد السياسي في عمله من خلال استخدامه لهذه الأسطورة وسيلة للتعبير عن مشكلات المجتمع المصري في ذلك الوقت، مثل 

انتشار الفساد وتزايد الجشع واتساع الفوارق الاجتماعية بين الطبقات؛ كما يمكن تفسير هذه الأسطورة في إطار هذا السياق على أنهّا 

 .ديّات والصراعات السياسية التي كانت موجودة في مصر والعالم العربي في ذلك الوقتتعكس التح
 

ما عاشته شخصية "أوديب" من مختلف الصراعات يؤهلنا للحديث عن الأبعاد الدلالية والرمزية؛ ونستهل من هذه الأبعاد بالبعد  ف

 السياسي، فما هي الأبعاد السياسية التي عبّر عنها كل من "توفيق الحكيم و"أحمد بكثير"؟ 
 

ليست الكتابة في أسطورة "أوديب فتنة لغوية تقصد إلى الطرافة والإمتاع، وإنمّا هي إلى ذلك رؤية نقدية عميقة وموقف فكري  

والمستقبل وهذا ما ذهب إليه "محمد عجينة"    أنّ لها سمة الماضي والحاضر  يؤكّدحضاري في آن. ولعلّ توظيف الأسطورة في السياسة  

حضور   كتشفيل في أسطورة أوديب  المتأمّ وإنّ   .(203، ص.  1994)عجينة،  «    « Pragmatiqueمن أنّ للأسطورة قيمة ذرائعية  

البعد السياسي فيها؛ وذلك من خلال وجود عدة ألفاظ من بينها: الشرطة، المجرم، القضية، التحقيق، الدولة، وكلها ألفاظ تحمل بعدا  

إضافة إلى الأكذوبة" المتعلقة بأسطورة "أوديب"، التي أشار إليها "توفيق الحكيم" وهي أيضا ذات طابع سياسي، هذا فضلا   .سياسيا

ز كيان عن أنّ المسرحية ككل تقوم على الدسائس وكثرة المؤامرات، لذا نجد طيبة نموذجًا للمدينة التي تعاني من ظروف انقلابية ته

كما نستشف الإشارات السياسية من خلال علاقة "أوديب" بـ "كريون" الذي يتهمه بالتآمر لقلب نظام الشعب وتزعزع أسس العرش.  

أيها الطامع في   كريون!غم نفي هذا الأخير لهذه التهمة. يقول "أوديب": »انت على رأسهم يا  الحكم طمعا في الجلوس على العرش ر

  (95، ص.1949)الحكيم، عرشي« 
 

 .(95، ص.1949)الحكيم، !« ويجيب كريون": »كفى يا أوديب !.. إني أمنعك من ان تتهمني بالخيانة

وضاع السياسية السائدة في  الأ  لمسرحية "الملك أوديب" ممارسة لنقد  "توفيق الحكيم"هل كان استخدام    السؤال المطروحولكن  

 مجتمعه في تلك الفترة؟ 
 

 وهل يمكننا أن نعدّ شخصية الملك "اوديب" رمزا للملك المصري الغارق في آثامه فيكون ألعوبة رجال القصر؟  

"ترسياس" في هذه المسرحية كان يرمز لأحد مستشاري الملك أو معاونيه الذي لا يسمع    ن أنّ تبيّ ، نإذا أخذناها على هذا المحمل

ولا يبصر في الوجود إلاه، ولا يعتد إلا بإرادته هو؛ وهو بهذا فخور. فكان أن أصبح لـ " ترسياس" حس سياسي، فهو مدافع عن موقف 

ية الشعب في اختيار ملكه وتصديه للملك الوراثي، وأن يجعل "ترسياس" الإرادة بيد الشعب نفسه لا بيد سياسي متمثل أساسا في حر

 البطل الأسطوري. 
 

برز لنا موقع رجال الكهنوت ودورهم  فيسياسي والاقتصادي للمجتمع.  من هذا المنطلق، ذاك المخطط والمنظم اليعد "ترسياس"  

في المجتمعات. يقول: »أيها الشعب...إني لم أفرض إرادتي لمجد أطمع فيه، ولكن لرأي أومن به هو: أن تكون لكم إرادة!...لأجعلكم 

 . (76، ص 1949)الحكيم،  أنتم تختارون لكم ملكا، من عرض الطريق، مجرد من الحسب والنسب لا سند له إلا خدمته لكم«
 

تحويل مركز العالم من المحور الإلهي إلى المحور الإنساني وهذا يعتبر خلقا مبدعا؛ وهو "ب  رسياس وبناء على ذلك، يبشّر "ت

ولكن ما يهمنا بالنسبة  .الدور نفسه الذي اضطلع به "لوكسياس" عند "أحمد باكثير" ف"ترسياس" و" لوكسياس" وجهان لعملة واحدة

لمأساة "أوديب" "باكثير" هو ذاك الحوار الذي في باطنه دلائل على أبعاده السياسية الأكثر وضوحا وبيانا منها عند "توفيق الحكيم"؛ 

لها حيث حمل "أوديب" على إجراء تحقيق أشبه بتحقيق وكلاء النائب العام عن قاتل "لايوس" الذي يدنس بوجوده المدينة ويجلب  

 وفي  مه بدوره إلى ملكي كورنث،مه لراع آخر قدّ إلى العثور على الراعي الذي حمله إلى الجبل وسلّ  "أوديب" فيهتدي بذلك .الطاعون

باكثير" قد وضع بطله فيما يضاهي النصاب فضلا عن ذلك، فإنّ "توفيق الحكيم". النهاية لم يكن لختام المسرحية نفسها كما لدى "

 القضائي إذ جعل الحوار على لسان الشهود بؤرة صراع في مقام محاكمة.

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             220  

 ISSN: 2706-6495 

 
ومهما يكن من أمر، فإنّ التأويل الذي قد نذهب إليه في هذا المجال لن يعدو أن يكون قراءة للمسرحيتين من زاوية محدودة وهي 

 الجانب السياسي في الواقع المعاصر وما يلقي به من ظلال على فهم القارئ لنصوص أنتجها هذا الواقع بعينه.  

والثابت في الأدب أنّ النصّ الحديث وإن استمد من التراث أو حتى من الأسطورة ذاتها مادته، فإنّه يظل يتأثر جدلا بمعطيات  

الواقع وملابساته. كما أن غايات الأديب فيه ترتبط بشكل من الأشكال بهذا الواقع لاسيما المجال السياسي فيه، إذ هو المجال المحرّك 

 لذهنية ولدى المثقف عموما. وتبقى جوانب أخرى تطل بأبعادها على هذه النصوص ومن أهمها البعد الديني.الرئيسي للمواقف ا

 توفيق الحكيم " وأحمد باكثير":  "وديب لكل من أ. البعد الديني في أسطورة 2

إذا ما انطلقنا من البعد السياسي، في أسطورة أوديب وكيفية معالجته لدى الكاتبين، فسوف نتبيّن الدلالة الخاصّة لكونهما قد بيّنا  

 أهميّة الدين في الأسطورة.  

فموقف "توفيق الحكيم" يبرز جليا في مسألة الجبر والاختيار أو الإرادة، إضافة إلى سعيه لتحرير مسرحيته مما علق بها من  

 معتقدات خرافية، كما يتجسّد ذلك عند اليونانيين القدماء خاصة عند "سوفوكل". 

فاليونانيون القدماء كانوا يعتقدون أنّ الإنسان محكوم بارتكاب الجرائم والآثام بما لا مسؤولية له فيها، إذ أنّ كلّ شيء مدبّر من 

 ومن هنا فإرادة الإنسان محدودة ولا حرية له ولا مسؤولية عليه في كل صنيع يفعله. .القدر بشكل مسبق

أنّه صراع دائم غير متكافئ وما نلاحظه في توظيف أسطورة    .لذلك جسّدت كل الأساطير الصراع بين الإنسان والآلهة على 

 "توفيق الحكيم" أنّه حافظ على الوازع الديني لكنّه نظر إلى مسالة الإنسان والغيب نظرة مغايرة باعتباره مسلما.  

فالإنسان عند "الحكيم" حر ومسؤول عن أفعاله فيما يستطيع ويقدر أن يكون له علم، وتعد شروره من أفعاله وليست من صنع الله 

عي أن يعاقب الإنسان إذا تجاوز النواميس الدينية التي لا تجعل الإنسان إنسانا والإله إلها. وهذا ما يستدل  ي لأنّ الله عادل ورحيم، وطب

في مقدمته: »الإنسان وحده في هذا الكون! ... هذا الشعور هو أساس عملي كله ... فأنا أتحرك دائما في عالمين،  "توفيق الحكيم"عليه 

أعلى!« . إني أومن ببشرية الإنسان... ولكنّه بشر، يوحى إليه من  الكون! ..وأقيم تفكيري على عمودين، ولا أرى الإنسان وحده في هذا  

 . (49، 47، ص. 1949)الحكيم، 

يبرز الاختلاف بين موقف الحكيم وموقف اليونانيين، فاليونانيون جعلوا إرادة الله مطلقة، والغربيون جعلوا إرادة الإنسان   هكذا

الذي تبناه على  مطلقة. وما لمسناه في أسطورة "الملك أوديب" أن "توفيق الحكيم" جعل أوديب يغادر كورنث خوفا من أن يقتل الملك

ما يرمي إلى توضيح   "توفيق الحكيم"عكس "سوفوكل" الذي جعل مغادرته خوفا من الإثم الذي قضت الآلهة بأن يتردى فيه. وفي نفي  

ن عليه أن ينكر انتصاره فهمه لعلاقة الإنسان بالآلهة، ففي رأيه هناك تعارضًا بين الإنسان والالهة، ف"أوديب" يعتد بكبريائه حين يتعيّ 

 ل على الوحش، ولكن الصدام بين العقل البشري مع ما يتجاوزه يؤدي في النهاية إلى استسلام "أوديب" والخضوع للإرادة الإلهية. الأوّ 

وهكذا تلتحم إرادة البشر مع إرادة الآلهة في نهاية المسرحية بعد أن دام صراعهما منذ بداية الأحداث. فنرى "أوديب" في بداية  

. يدي هذه، التي تعرف كيف تبطش بكل من بتعرض لي ولكم هذه! ..المسرحية يتحدى الآلهة ويقول: »لا ينبغي أن أعتمد إلا على يدي  

 .  (79، ص 1949)الحكيم،  إلها!«بسوء أوحشا كان أو بشرا أو 

ثم نجده في نهاية المأساة يقول: »إن الإنسان هو الإنسان... لابد له من أن يعمل، ويريد، ويسير، بما تنفعه إليه ملكاته وخيلاؤه، 

 . (153، ص 1949)الحكيم، الإله!« دون أن تتبيّن لبصيرته القاصرة، إرادته من إرادة 

كما يشير "توفيق الحكيم" في الحوار الذي يدور بين أوديب" وترسياس" إلى تأليه "أوديب" يقول ترسياس": »من هذا الذي 

 .(151، ص 1949)الحكيم،   ينادي؟ أبشر أم إله؟ «

لذلك، عالج    ووفقا  بـ"أوديب" وكيف  الآلهة وعلاقتها  دور  الحكيم"تبينا  تلك  "  توفيق  "أوديب"،  لنا صورة  مبينًا  المسألة،  هذه 

العقيدة الدينية في   بذلك  تتصدعفوأن إرادة القوة هي الأفضل.    ه لا يوجد شيء فوق الإنسان،وأنّ ،  الصورة التي أنكرت وجود عالم خفي

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             221  

 ISSN: 2706-6495 

 
على قضية توظيف الدين   تهباكثير" في أسطور"ولكن كان تركيز    . "الحكيم"  كما في أسطورة  ،النفوس فيكون الإيمان بشيء غير الإله

فهم يبحثون في الكتب    .لخدمة السياسة، فقد كان الكهان وخاصة الكاهن الأكبر "لوكسياس" يستخدم الدين أداة لتحقيق غاياته الدنيوية

يبحثون على التوفيق لأن ّالإنسان العربي والعقل العربي كانوا  هذا  بكامهم مستندة إلى نصّ ديني، والدينية عما يشرّع لمآربهم ويجعل أح

 خصوصا عقل نصيّ مقيّد بكل ما له صلة بالقرآن والسنة.  

أوّل ما يتصدرّ مسرحية "أوديب" لدى باكثير" آية قرآنية تحمل أبعادا ودلالات دينية وخلفية إسلامية؛ فتمنح "أوديب" صورة   فكان

 ﴾تعلمونولا تتبعوا خطوات الشيطان إنّه لكم عدو مبين، إنمّا يأمركم بالسوء والفحشاء وأن تقولوا على الله مالا  ﴿جديدة يقول تعالى:  

 (. 169، 168الآية  -البقرة )

 .ل الصورة الجديدة للمسرحية فيصبح لها طابع إسلامي وصبغة دينية واضحةوفي ضوء هذا المعنى الذي شملته هذه الآية تتشكّ 

 يقولمن خلال الحوار الخاص بـ "لوكسياس" و"أوديب" و"ترسياس" إذ نجد فيه ذكر كلمة الإله والآلهة والوحي.    أيضاكما يتضح  

 . (.149، ص  1949)باكثير، مثلك« لوكسياس: »كيف لا يدافع مؤمن مثلي إذا تهجم على وحي الإله ملحد 

 .  (98، ص 1949)باكثير، ناصرك« "ترسياس": »إنّه ما برح يساومك يا أوديب فأثبت له ولا تضطرب فإنّ الإله  يردد

)باكثير،  !«  "أوديب": »يا إله السماء هبني قوة من لدنك. أحلل هذه العقدة من لساني فأقول لجوكاستا ذلك القول الثقيل  يضيف

 .(66، ص 1949

قوال أنّ الآلهة تشكّل مصدر القوة، وأنّ الإنسان إذا ما حاول أن يتخطى المحظور ويتطاول على الآلهة  كل هذه الأ ما نستشفه من

النقد الديني بطانة متينة   أنّ   فالأكيد  .تقع المأساة. وهكذا كانت نهاية "أوديب" في المسرحيتين مأسوية نتيجة لما اقترفه هذا البطل من آثام

تصحيح مسار السائد في ذلك العصر حتى ينهض الدين   – للمسرحية لدى كل من "توفيق الحكيم" و"أحمد بكثير". ولكن هذا النقد بغائية  

البنية الاجتماعية قائ التأويل الصحيح، ويتجرّد العقل من تلك التصورات الساذجة المستندة على الخرافة لتكون  مة على على منطق 

 العدالة والمساواة، وبهذا يكونون قد استندوا إلى خلفية نقدية يقصدون منها أبدا إلى الهدم للتأسيس.

بهذا الشكل، تبيّن أنّ للسياسة علاقة بالدين، ولكن الكتابة لم تكن منفتحة فحسب على الأبعاد السياسية والدينية، وإنما منفتحة على  

إلى أي مدى تضمنت أسطورة "أوديب"   كنول.  جوهر التصور الفلسفي الوجودي وهذا ما سنتبينه في إطار العنصر الثالث من البحث

 بعدا فلسفيا؟ 

 وديب لكل من "توفيق الحكيم " و"أحمد باكثير:  أالبعد الفلسفي في أسطورة  .3

من الثابت أن أسطورة "أوديب" لها أبعاد فلسفية عميقة، ويشير إلى هذا المعنى "محمد عجينة" في مقالته: الأسطورة والفلسفة 

في مسرحية الحكيم: »لا أحد ينكر ما بين الأسطورة والفلسفة من وشائج لدى اليونان فمن رحمها خرجت الفلسفة. بل إنّ الأسطورة 

 . (186، ص. 1949)عجينة، رمزية« تستعمل مجازا أو تمثيلا أي لغة تلابس الخطاب الفلسفي إذ 

سطورة "أوديب" حملت تساؤلات فلسفية تعلق كثير منها  أفإننا نجد أن    ، ر بواسطة المفاهيم المجردةولأن الفكر الأسطوري يعبّ 

إلى   دىبالحقيقة والوجود والمعرفة، ونضيف أنّ الأسطورة بما فيها من صراعات وتناقضات في صلتها بما هو مقدس ومدنس قد أ

ولا يختلف الدين عن الفلسفة في هذا المعنى من ناحية المحتوى، وإنما يختلف في درجة المعرفة؛ فالدين تأسيس وعي فلسفي أسطوري.  

 يبقى في مرحلة التمثل بينما تتجاوز الفلسفة مجال التمثل إلى مجال التصوّر.  

بعاد  أما الأسطورة »كانت وما تزال دينا بالقوة وفنا بالقوة وفلسفة بالقوة لأنها تحتوي في قالبها الرد غير المحدد الأطراف والأ

على المواساة والتعزية الضرورية لكل دين وعلى خصائص التعبير الفني الخلاق والاستجابة الجمالية للمؤثرات التي تحيط بالإنسان 

 . (69، ص. 1986)زيادة، وغاياته« وعلى نزعة نحو تعليل الأحداث وتفسير الوجود والتساؤل عن أصله 

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             222  

 ISSN: 2706-6495 

 
توفيق الحكيم" و"باكثير" على جملة من الأساليب "إنّ أوّل ما نستشفه في أسطورة "أوديب" في بعدها الفلسفي، هو اعتماد كل من  

ى الفنية كأسلوب الحكمة الذي يتضح فيه العقل بهذا التصور، فيغدو وعيا شقيا أو وعيا مأسويا؛ لأنّه الأداة التي ينفتح بها الفلاسفة عل 

 صميم الوجود بمختلف حقائقه وأبعاده. 

القائمة على   ويرقى الحجاج هنا كأسلوب بالخطاب إلى مستوى ذهني تحاك فيه الأفكار، هذا بالإضافة إلى التراكيب الشرطية 

باكثير": »أجل هذه فاجعة الفواجع يا جوكاستا ولكن لا سبيل لنا إلاّ أن نتحمّل الألم صابرين عسى أن الحصر والاستثناء. كقول "أوديب

 . (65، ص 1949)باكثير، «  .نشعر بعده بالطمأنينة والسعادة

: »أباك تحبين أباك "توفيق الحكيم  التأكيد، وتقر في ذلك "جوكاستاص بوظيفة الإقرار والتقرير وتنهض الجمل الاسمية في النّ كما  

 (145، ص 1949)الحكيم، بجانبه« . إني واثقة أنّك ستكونين دائما أنتيجونه! ..كثيرا يا 

أهمها   أوديب" بالانفتاح على جملة من الحقائق الوجودية لعلّ "إنها بنية أسلوبية يوظفها كلّ من الأديبين في استلهامهما لأسطورة  

القائم على العدمية والعبثية وعلى   .الإقرار العميق بمأسوية الكائن الإنسان وبالتيه والضياع وأيضا الإقرار بحقيقة الوجود الإنساني 

إضافة إلى الإقرار بعدائية الزمن باعتباره قوة مدمّرة تهدم في الإنسان كلّ لحظات الانتشاء وتغتال فيه الأحلام والآمال   .زيف الكينونة

 وأسس الوجود. 

القائم على  ه  ا، والدليل على ذلك خطاببطلا إشكاليّ  لذا نجد شخصية "أوديب" تبدو دائمة البحث عن الحقيقة: حقيقة نسبها، فهو يعدّ 

من أنّ الإنسان   ،وتنهض على جدلية النفي والإثبات لترسم في عمقها ما يؤمن به البطل الوجودي   ،بنية لغوية تتأسس على مقولة الحتمية

الإنسان وحده   كائن فاعل مريد، ووحده المسؤول عن قدره ومصيره. فهو بذلك ينفي مقولات القضاء والقدر والإرادة الإلهية ويعتبر أنّ 

وهذه التصورات تجد صداها في الفكر الفلسفي الوجودي الغربي خاصة فلسفة "نيتشة" الذي يقول: »لقد حل   الأعظم،في الكون وأنّه  

 . (416بن جماعة، عبد المولى، & الحداد، ص. ) الإنسان الأعلى اليوم محل الإله، إن الإله قد مات!«

رها المتيقن أبدا بعبثية " في المسرحيتين نفسيهما، حيث تكشف اللغة طبيعة فكرها وتصوّ في المقابل خطاب "جوكاستايتضح لنا  

بالإرادة  أنّ الإنسان في منظورها كائن ضعيف عاجز ومحدود الإرادة والفعل يتحتم عليه أن يحتمى  الوجودية. باعتبار  المسؤولية 

د مأمنها مدى خوف "جوكاستا" على فقدان سعادتها وانكشاف الحقيقة التي تهدّ   تجلىالأعظم. وفي حوار مع "كريون" يالإلهية بوصفها  

مع "أوديب". يقول كريون": »إن أوديب لم يقدر أن يقنعهم بجوابه... ما ضره لو لبى رغبة شعبه فأرسل من يستفتى معبد دلفى في 

  (6 ص ،1949)باكثير،  هذه النازلة لعل الإله يكشف عنا ما نحن فيه من العذاب؟«

 . (6ص  ،1949)باكثير،  فتقول له "جوكاستا: »يا ليته يفعل يا كريون!«

ي ومادي، والدليل  ر في حقيقة الأمر  طبيعة "جوكاستا" الكائن الواقعي التي لا ترى الوجود خارج ما هو حسّ تصوّ ال  هذايكشف  

على ذلك خاصة في أسطورة باكثير" تقول: » كلا... لو شهدت السماوات والأرض ... لو شهدت الجبال والبحار والدواب والشجر ... 

لو شهد الخلق أجمعون ... لو شهدت الآلهة كلها بأنك ابني من لايوس لكذبتهم جميعا ولبقيت عندي زوجي أوديب الحبيب... حنانيك يا 

يب... أتوسل إليك بحقي عليك وبحق حبي وحق أولادنا الأربعة وحق السنين الجميلة التي قضيناها معا والذكريات العذبة التي لا أود

 .(68،ص 1949)باكثير،  تقدر على محوها قوة في الأرض ولا في السماء«

و"باكثير"   الحكيم"  "توفيق  لرؤية  انعكاسا  تغدو  التصور  بهذا  والمفهومية  الفكرية  وتصوراته  الوجودية  "أوديب"  فلسفة  إنّ 

يمكن أن يرفع الستار عن   ،هذا التجاذب الطريف بين واقعية "جوكاستا" ووجودية "أوديب"  ومواقفهما من الوجود والموجود. على أنّ 

  .أن يضطلع بالمسؤولية الوجوديةمواقف الوجودية الفلسفية لهذين الكاتبين المؤمنين، اللذين يعدان الإنسان كائنًا فاعلًا مريداً يتحتم عليه  

ن له الحقيقة ولكن في إطار الإرادة الإلهية التي يتحتم أن يحتمي بها، إن هو أراد أن ينفلت من هواجس الحيرة والقلق والسؤال؛ فتتبيّ 

 لأنّ الحقيقة الأبدية إنما تكمن في الذات بوصفها الجوهر. .العقلية بعيدا عن التأثيرات الغرائزية

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             223  

 ISSN: 2706-6495 

 
إنّ هذه الفلسفة الوجودية المؤمنة تجذرّ نصّ "أوديب" في تربته العربية الإسلامية الشرقية رغم ما ينفتح عليه من مفاهيم التصور 

الفلسفي الوجودي الغربي. وتصبح شخصية رمزية يجتمع فيها أكثر من دلالة وأكثر من بعد، فنجده يبحث عن الحقيقة في المرحلة 

 وهو القلب وعوضه في ذلك "ترسياس".  :التي تحوّلت بعد أن انكشفت إلى الجانب الآخر ،الأولى

ما نستنتجه أن هذه المستويات الثلاثة غير متنافية أو متضاربة، بل متكاملة. وهذا يدلّ على الثراء الدلالي، وهو ليس بالغريب في  

العلاقة بين الأدب والأسطورة »إن ّينهما علاقة تماثل يقول "فراي": الحقيقة عن الأسطورة كما أنّه ليس بالغريب عن الأدب فالعلاقة ب

وبفضل الأدب تخلد أمثال هذه الشخصيات، ويتضح لنا البعد    .(7ص    ،1996)شاهين،  شكل«  ليست علاقة مضمون، بل هي علاقة  

ولد كما سلف إلى طبيعة الأسطورة ذاتها التي تولعل ذلك راجع بالأساس    .الديني والفلسفي ويبرز بوضوح أكثر من البعد السياسي

 وعرفنا من رحم الدين.  

 الخاتمة:. 3

حاول هذا البحث التركيز على جملة من النقاط ذات أهمية، فتم في الشطر الأول منه استخراج الأبعاد التراجيدية عند "توفيق  

إلى القسم الثاني، حيث لشخصية المحورية "أوديب" وصولاً  الحكيم" و "أحمد باکثير" مع عرض أشكال الصراع في إطار علاقتها با

بالفترة التي عاشها  السياسية وما لها من صلة بالواقع وما يختص  البحث فيه جملة من الأبعاد منها الدلالية والرمزية وأيضا  تناول 

وكذلك الأبعاد الدينية وما طرحته هي الأخرى من إشكالية خاصة في إطار علاقة الإنسان بالإله. أما الأبعاد الفلسفية فهي في  .الأديبان

ثم انتهى  ت في الأصل مأساة.نافلسفية وجودية تعلق بعضها بنظرة كل من "جوكاستا" و"أوديب" للحياة التي ك ما هي إلاّ حقيقة الأمر 

 البحث إلى مجموعة من النتائج يمكن إجمال أهمها فيما يلي: 

الحقيقة وما شاهده من   -1 الدائم عن  في بحثه  أوديب  المأسوي، وهكذا كان  بعده  إلاّ صورة غيلان في  أن يكون  للإنسان  يمكن  لا 

 صراعات. 

 .الموازنة  هذه  حول  صراع  في  فهو  القلب  ومتطلبات  العقل  إدراكات  بين  الدائم  تجاذبه  في  الإنسان  أسطورة  هي"  أوديب"  أسطورة  أنّ  -2

 .تأسيسية ةلغائي ألوانا النقد تشمل ايحائية إنمّا ةبسيط كتابة قط تكن لم التي الأدبية الكتابة طبيعة من وهذا رمزية أبعاد للأسطورة -3

  مفاجأتها   وكشف  أسرارها  كافة  بتفسير  قام  البداية  منذ  لأنّه  الدرامي  تعلق ببعدها  ما  خاصة  مسرحيته  " منالحكيم  توفيق"  أضعف -4

 .  فيها التشويق عنصر لذلك بفغيّ 

  القديم  حاكى  ما  وبالأخص  شموليا،  كونيا  بعدا  يحمل  بهذا  أصبح  الذي  الأسطوري  التاريخي  التراث  استلهام  أهمية  البحث  ينفي  لا -5

 . شكلاً 

  إبداعًا، "  أوديب"  أسطورة  مع  تعاملهما  خلال  من  رؤيتيهما  في  الاختلاف  وأوجه"  باكثير"  و  الحكيم  توفيق"  من  كلّ   اتجاه  البحث  بيّن -6

 طبيعة   من  بوصفه  الدراميّ   النص  في  الرمز  ستثماركيفية ا  بيان  مع  الواحد،  الأدبي  النوع  ضمن  والاختلاف  التشابه  عناصر  وأظهر

 .المسرحي البناء

 النص كتابة كيفية في  براعة من لمسناه وما ،"أوديب" لأسطورة الأديبين نظرة قدمتها التي الأدبية القيمة  إلى الدارسين البحث نبّه -7

 .  بمهارة الأسطورة استلهام  على القائم المسرحي

  التوظيف   في  الخاص  نظامه  له  الكتابة  جماليات   من  نمط  هي   ماوإن  Fable    الخرافة  هي  ليستMyth     الأسطورة  أنّ   البحث  أوضح -8

 . وصراعاته الإنسان بواقع المرتبطة والفكرية الوجودية القضايا وكشف الصراعات نقل إلى ،المحاكاة دمجرّ  يتجاوز والاستلهام،

 :حولفتتمحور  توصيات الدراسةأما 

وذلك في   لسوفوكليس،  الأصلي  بالنص  الاكتفاء  وعدم  الإغريقي،  والمسرح  العربي  المسرح  بين  المقارنة  الدراسات  دائرة   توسيع .1 

 . العربية المعالجات في والجمالية الفكرية التحولات  دراسة إطار

 

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             224  

 ISSN: 2706-6495 

 
 .الإنسانية والحرية والقدر العقل بإشكالية يتصل ما خاصةفي مسرح توفيق الحكيم،  والفلسفي الفكري البعد على التركيز .2

 .الدرامي بعدها إلغاء دون الديني التصور مع ينسجم  بما للأسطورةباكثير  أحمد توظيف كيفية دراسة .3

  بالمقاربة   الاكتفاء  وعدم  الكاتبين،  عند  درامي  بناءو  صراع،و  حوار،و  شخصيات،  من  المسرحي  للنص  البنيوي  بالتحليل  العناية .4

 .فقط الفكرية

 الحكيم  بين المعالجة اختلاف في واضح أثر من لذلك لما والتاريخي، الثقافي بسياقه المسرحي النص تربط التي الدراسات تشجيع .5

 . وباكثير

  الوجدان   من  قريبة  وجعلها  الأسطورة  تعريب  في  الكاتبين  نجاح  مدى   ودراسة  العربي،  القارئ   عند   الأسطورة  بتلقيمدى العناية   .6

 .العربي

 . النصين دراسة في( الثقافي النقد التداولية، السيميائية،) الحديثة النقدية المناهج من الاستفادة .7

 ومقترحات الدراسة كالآتي:

 . نموذجًا أوديب: الحديث العربي المسرح في القدر صورة .1

 . العربي المسرحي النص في وتحولها الأسطورية الشخصية .2

 . الأسطورة تشكيل إعادة في للمبدع الفكرية الخلفية أثر .3

 . وباكثير والحكيم سوفوكليس بين أوديب لأسطورة الدرامية البنية .4

 .المعاصرة الفكرية القضايا معالجة في الأسطورة توظيف .5

 . باكثير  وأحمد الحكيم توفيق مسرح في الثقافية والهوية لأسطورةا .6

 قائمة المصادر والمراجع. 4

 المصادر  .1.4

 .القاهرة: مكتبة مصر .الملك أوديب .(1949) .توفيق ،الحكيم

 .دار الكتاب العربي .مأساة أوديب .(1940) .علي أحمد ،باكثير

 لمراجعا. 2.4

 :الكتب .أ

 .دار الفكر العربي .قضايا الإنسان في الأدب المسرحي المعاصر: دراسة مقارنة .(1980) .عز الدين ،إسماعيل

 .دار غاليما .مظاهر الأسطورة، كارل غوستاف يونغ وكيريني (د.ت) ميرسيا ،إلياد

 .، دار الحداثة1بيروت: سلسلة النقد الأدبي، ط  .أثر الرمزية الغربية في مسرح توفيق الحكيم .(1994) .تسعيدت ،آيت حمودي

 .دار العربية للكتاب .أساطير اليونان .(1988) .عماد ،حاتم

 .(. بيروت: دار الطليعة3ط ) مضمون الأسطورة في الفكر العربي .(1986) .أحمد خليل /خليل

 .(. بيروت: دار العودة1ج ) الديوان .(1971) .بدر شاكر ،السياب

 .(. بيروت1ط ) الأدب والأسطورة .(1996) .شاهين محمد

 .تحقيق عبد الرحمان بدوي(. مكتبة النهضة المصرية) فن الشعر .(1953) .أرسطو ،طاليس

http://www.ajrsp.com/


 م 2026  فبراير  5ريخ الإصدار: ا| ت ثمانونوال يثانلاالمجلة الأكاديمية للأبحاث والنشر العلمي | الإصدار 

       

 

   www.ajrsp.com                                                                                                                             225  

 ISSN: 2706-6495 

 
 .دار صامد للنشر .الأسطورة والفلسفة في مسرحية الملك أوديب .(1992) .محمد ،عجينة

 .(. بيروت: دار الفارابي1، ط 2و  1ج ) موسوعة أساطير العرب عن الجاهلية ودلالاتها .(1994) .محمد ،عجينة

 .(2و  1)14عالم الفكر،  .نظريات الأسطورة .(1995) .نزار ،عيون السود

 :لدورياتا. ب

 (34عدد )، مجلة الإتحاف .الصراع التراجيدي في مسرحية الملك أوديب .(1992) .حبيب ،الدريدي

 .(38عدد )، مجلة الإتحاف .الملك أوديب لتوفيق الحكيم: دراسة وتحليل .(1993) .مجيد ،الشارني

 (183عدد  )، مجلة الإتحاف .مأساة الملك أوديب بين سوفوكليس وتوفيق الحكيم .(1976) .أحمد ،عتمان

 .(50عدد )، مجلة الإتحاف .مسرحية الملك أوديب بين الفنيات والأبعاد والدلالات .(1994) .محسن ،الكريفي

 .(270)68، مجلة الفولكلور الأمريكي .الدراسة البنيوية للأسطورة .(1955) .كلود  ،ليفيستراوس

 ( 366، دمشق، )عدد المعرفة .الأسطورة والأدب وجدلية الحقيقة والواقع في مسرحية الملك أوديب .(1994) .خالد ،هرابي

 :المعاجم والقواميس .ج

 .(. دار الفكر اللبناني1سلسلة المعاجم العالمية، ط ) معجم المصطلحات الأسطورية .(1996) .أحمد خليل ،خليل

 :الموسوعات .د

 .(. معهد الإنماء العربي1، ط 1المجلد ) الموسوعة الفلسفية العربية .(1986) .معز ،زيادة

 غــات الأعجميةلالمراجع بال .3.4

 :الكتب .أ

Costoriadis, C. L. (1973). La découverte de l'imaginaire. LIBRE, 3-73. 

Levi-Strauss, C. (1958). Anthropologie structurale. Paris: Plon. 

 :المعاجم .ب

Grant, M., & Hazel, J. (1973). Dictionnaire de la mythologie. S. A. les nouvelles éditions, Marbout, 

Versviers, Belgique. 

Rey, A. (2002). Le petit Robert des noms propres (2e éd.). Paris: Paul Robert. 

 :الموسوعات .ج

Encyclopédia universalis. (1900). France: S. A. 

 

 العلمي والنشر للأبحاث الأكاديمية المجلة ،الدكتورة/ سميحة عبد القادر البوزايدي ،2026©   محفوظة الحقوق  جميع

 (CC BY NC) 

http://doi.org/10.52132/Ajrsp/v7.82.9Doi:       

http://www.ajrsp.com/
http://doi.org/10.52132/Ajrsp/v7.82.9

